
 ـــــــــــــــــــــــــــــــــ الحب الإلهي في الفكر الإسلاميـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
 

421 
 

 الحب الإلهي في الفكر الإسلامي                               
                                 (ابن سينا نموذجاً )                                     

 عريبيبن علي أسماء سالم  .د                                                        
 قسم الفلسفة /كلية الآداب                                                          

                                             المقدمة
فالحب الإلهي , الإنسان محبة الله هي الحكم الفاصل في أي سلوك يقوم به

ويفترض في , إنما هو تعبير عن العلاقة التي تربط الإنسان بخالقه سبحانه وتعالى
وبحثنا هذا يتناول , هذه العلاقة أن تكون علاقة العبد بالمعبود والمخلوق بالخالق

وهو موضوع رحب واسع ويدفع إلى مزيد من الإسلامي  مسألة الحب الإلهي في الفكر
التراث القديم مما يشكل في مجمله دعامة للبحث في موضوعات أخرى  البحث في

وقد اتخذت مسألة الحب الإلهي بعداً آخر عندما تطورت الدولة , في الفكر الإسلامي
وعندما ظهرت المتصوفة أخذوا , الإسلامية وانفتحت على شعوب وثقافات أخرى

من حبها أن يكون حباً لله وشوقاً فرابعة العدوية أرادت , إتجاهاً صوفياً في محبتهم لله
 . أما ابن سينا فالله هو المعشوق للنفوس البشرية, إليه

من خلال رؤية ( مسألة الحب الإلهي في الفكر الإسلامي ) وبحثنا هذا يدور حول 
حيث ( ابن سينا), تحضى بمكانة بارزة في مسألة الحب الإلهي من المشرق العربي

له كل  ,واحد لا ثاني إلى الله فالله عند الشيخ الرئيس  الإنسان عبر بطريقته في حب
 . الكمال منزه عن التشبيةصفات 

-  :مشكلة البحث
مسألة الحب الإلهي من المسائل التي أثارت إهتمام كافة الفلاسفة ولا سيما تعتبر 

هذه الغربيون ففي الوقت الذي أنكر فيه بعض الفلاسفة , فلاسفة الفكر الإسلامي 
لذا جاء هذا , , كان لابد من البحث عن الأدلة تدحض فكرة تلك الفلاسفة ,المسألة

في  والأفكار الأصيلة في ثقافتنا العربية القديمة دلةعلى الأوللكشف البحث لتعرف 



 ـــــــــــــــــــــــــــــــــ الحب الإلهي في الفكر الإسلاميـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
 

421 
 

أراء و وفي ضؤ ذلك جأت مشكلة هذا البحث في إستعراض , مسألة الحب الإلهي 
 .هيمسألة الحب الإلابن رشد حول ابن سينا و أفكار 

-   :أهداف البحث
, تهدف هذه الدراسة إلى معرفة المفهوم الإيجابي للحب الإلهي وآثره في حياة الأمة

كما توضح هذه الدراسة مسألة الحب الإلهي في الفكر الإسلامي من خلال رؤية 
 .بعض المفكرين المسلمين ونخص منهم بالذكر الشيخ الرئيس ابن سينا

-  :أسئلة البحث
 ؟ هو الحب الإلهي وماهي ملامحه عند المسلمينما                 
  أم أنه مستمد من ديانات سابقة؟ ؟هو نتاج إسلاميل ه              
 ؟ا مدى تغلغل هذه المسألة في الفكر الإسلاميم             
- :أهمية البحث

بن سينا وللبحث أهمية في توضيح مسألة الحب الإلهي عند بعض الفلاسفة ولا
من أدلة قاطعة وواضحة مستمدة من البيئة الإسلامية  مساهمة في هذا الجانب لما له

 .ومن الشريعة الإسلامية
- :منهجية البحث

يعتبر هذا البحث من الأبحاث النظرية لذلك إتبعت المنهج التحليلي والمقارن  في 
من خلال الرجوع إلى سينا وابن رشد حول مسأل الحب الإلهي الدراسة لفكر ابن 

نتقاء المعلومات التي تخص محور البحث  حيث اتبعت المنهج , المصار والمراجع وا 
و ابن رشد الخاصة بمسألة الحب الإلهي  في تحليل أراء ابن سينا التحليلي الوصفي 

وأهم من هذه المسألة ابن سينا وابن رشد اي موقف  كما انتهجت المنهج المقارن,
وفي إطار ذلك أيضاً إستخدمت المنهج النقدي في . ية لهم ومقارنتهاالمقالات الفلسف

في مسألة الحب  أمثال أفلاطون وأرسطو بعض الفلاسفةابن رشد أراء ابن سينا و نقد 
كما اعتمدت أيضاً في هذه , مبيناً الفرق بين البيئة الإسلامية والبيئة اليونانيةالإلهي 

 .لثرات حتى يكون البحث موثقاً الدراسة على المصادر الأصلية وكتب ا



 ـــــــــــــــــــــــــــــــــ الحب الإلهي في الفكر الإسلاميـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
 

421 
 

 :مصطلحات البحث
  العناية الإل, محبة الله , ن أخلاق العارفي,مجاهدة النفس, الحب الإلهي،الصوفية

 :هماين حثوتناولت هذه الدراسة مب 
 :التعريف بالحب الإلهي ويتضمن ثلاث عناصر أساسية هي: المبحث الأول

 .التعريف بالحب الإلهي لغة
 .التعريف بالحب الإلهي إصطلاحاً 

 .الحب الإلهي تاريخياً 
ثم  ,مسألة الحب الإلهي عند الشيخ الرئيس ابن سينا: ويتضمن المبحث الثاني

 .الخاتمة وفيها أُجملت النتائج التي توصلت إليها الدراسة
 .الفكرة تعريفها جذورها وامتدادها: الحب الإلهي: المبحث الاول

- :القرآن الكريمالحب الإلهي في  -
يَأَيُهَا : ) قال تعالى, ورد في القرآن الكريم آيات ذكر فيها حب الله لعباده وحبهم له

الذين أمنوا من يرتد منكم عن دينه فسوف يأتي الله بقوم يحبهم ويحبونه أذلة على 
المؤمنين أعزة على الكافرين يجاهدون في سبيل الله ولا يخافون لومة لائم ذلك فضل 

قل إن كنتم تحبون الله : ) وقال تعالى  (1)(يؤتيه من يشاء والله واسع عليم الله
ومن الناس : ) وقال تعالى (2)(فأتبعوني يحببكم الله ويغفر لكم ذنوبكم والله غفور رحيم

ذا نظرنا  (3)(من يتخذ من دون الله أنداداً يحبونهم كحب الله والذين أمنوا أشد حباً لله وا 
فالله , ة نجد أن المحبة حالة شريفة شهد بها الله سبحانه وتعالىفي الآيات الكريم

 .يحب العبد والعبد يحب الله تعالى
- :التعريف بالحب الإلهي لغة -

                                                           
 .45, أية, سورة المائدة -1
 .13, أية, سورة أل عمران -2
 .394, أية, سورة البقرة -3



 ـــــــــــــــــــــــــــــــــ الحب الإلهي في الفكر الإسلاميـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
 

421 
 

تحبب , الحب نقيض البغض وهو الوداد والمحبة: ) جاء في لسان العرب لإبن منظور
المحبة هي : فعلى هذا, ما يعلو الماء عند المطر الشديد: ) وقيل الحب( 1)(تودد: إليه

وقيل حبب إليه ( 2)(لى لقاء المحبوبلب وثورانه عند العطش والإهتياج عغليان الق
فقد قيل البعض منهم , وللعرب أحاديث كثيرة حول معنى الحب, الأمر أي جعله يحبه

لأن العرب تعرف بياض الأسنان ونضارتها بحبب , أن الحب إسماً لصفاء المودة
ذا تضحك تبدي حبباً : (3)طرفه بن العبدوقال , الاسنان كرضاب المسك بالماء .....وا 
 .الحضر

ذا بحثنا في الثرات الاجتماعي والعاطفي العربي سنجد أن للحب ألفاظاً عديدة تدل  وا 
الوله وغيرها من المعاني , المودة, الغرام, العشق, الصبابة, النبل, الألفة: عليه منها

ة غنية بمعاني عديدة للفظ الواحد مما يتيح التعبير عن ممايدل على أن اللغة العربي
ذا عدنا إلى الح لهي فإن إرجاع ب الإالعواطف والأفكار بما يلائمها من معاني وا 

 :المصطلح إلى أصله اللغوي سنجد الأتي في معاجم اللغة
, والجمع أله, وكل ما اتخذ من دونه معبوداً إله عند متخذيه, الله عز وجل: الإله
  (4)الأصنام سمو بذلك لإعتقادهم أن العبادة تحق لها: لهةالأ

                                                           

 .م3991، 3دار صادر، بيروت، لبنان، ط, لسان العرب، لإبن منظور -5
 ص ,3991, 3ط, لبنان, بيروت, معهد الإنماء العربي, الموسوعة الفلسفية العربية, معن زياده وأخرون -4
بن بكر بن وائل وطرفة  بن سفيان من بني ضبيعة العبد طرفة بن العبد، هو عمرو بن:  طرفة بن العبد -6

لقبه وأمه وردة وهي أخت الشاعر المتلمس وكان ل طرفه أخ اسمه معبد و أخوات إحداهن شاعرة اسمها 
 ." المعلّقة"ديواناً من الشعر أشهر ما فيه  طرفة وقد ترك لنا الخرنق أم منازل

ومن . بيتاً وهي على البحر الطويل( 305)بيتاً ، أما المعلقة فيبلغ عدد أبياتها  641الديوان ويحوي 
 :موضوعاتها

 . الوقوف على الأطلال ووصف خولة -الغزل  -3
 . وصف الناقة -2
 . يعرّف نفسه ثم يعاتب ابن عمه -1
 .كر الموت، ووصيته لابنة أخيه أن تندبهذ -5

 لأبن منظور,لسان العرب  -3 

http://www.mltaka.net/forums/multka237184/
http://www.mltaka.net/forums/multka237184/
http://www.mltaka.net/forums/multka237184/
http://www.mltaka.net/forums/multka237184/


 ـــــــــــــــــــــــــــــــــ الحب الإلهي في الفكر الإسلاميـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
 

421 
 

مِنْ وَلَّدٍ وَمَا كَانَ مْعَهُ مِنْ إِلَّهٍ إِدا لَّذَهَبْ  وَمَا اْتَخَذَ اْللهُ : ) قال تعالى, والله أصله إلاه
أي محبة العبد , والحب الإلهي توجه العبد بكل حبه إلى خالقه(  1)(كُلُ إِلَّهٍ بِمَا خَلَّقَ 

 .لربه وشوقه إليه وشدة احتياجه ولهفته إلى لقائه
بهجة وليدة  Amor de Dieu( الحب الإلهي) حب الله  -:الحب الإلهي إصطلاحاً 

( المعجم الفلسفي) وجاء في , يشعر بها العارفون من المتصوفة, كمال معرفة الله
حب , هو حب الله في ذاته بلا خوف وبلا أمل Amor pur, حب خالص, لمراد وهبه
عند سبينوزا ويقصد به أن حب الله الحق , Amor intellectual de Dieuعقلي لله 

   (2).والعلم بالله يستمد من علمنا الحق بالأشياء, هو العلم بالله
- : (تاريخياً ) جذورها وامتدادهاالفكرة : الحب الإلهي 

الحب الإلهي تنتمي إلى المسائل المتعلقة بالتصوف والتي تمتد جذورها من  ةمسأل إن
ذا كان ثمة تشابه في تناول هذه المسألة في صنوف أخرى من  الإسلام نفسه وا 

أن هذا التشابه الظاهري لا يرقى الى أن يكون دليلًا على أن جذورها  إلا, التصوف
ظرية لأول وهلة يلاحظ أن أصولها مستمدة من خارج الإسلام فالذي يتأمل هذه الن

الكريم نبينا محمد عليه أسلامية ومستقاة من آيات القرآن الكريم وأحاديث الرسول 
ظهور هذه النظرية من خلال مطالعة زهاد المسلمين  انبثقو ولقد  الصلاة والسلام

وملاحظتهم أن هناك نوعين من صفات الله تعالى , وصوفيتهم لآيات القرآن الكريم
هي الصفات التي أصطلح على تسميتها , فالنوع الأول, الآيات القرآنية بهماخر تز 

, القهار, الجبار بصفات الجلال وهي التي تتحدث عن الخالق سبحانه وتعالى بوصفه
ومثل هذه الصفات تبعت في نفس الإنسان نوعاً من الرهبة , المذل, المعز, تكبرالم

مما يجعل دافع الخوف هو , القرآن ذكرها في معانيوهذا معنى من , والخوف
المسيطر على الإنسان في تعبده إلا أن هناك نوعاً أخر من الصفات التي تبرز 

, الرحمن, جانب الجمال في الله سبحانه وتعالى مثل الآيات التي تصف بأنه الرحيم
                                                           

 .93أيه , المؤمنينسورة  -2 
 .362ص, م3919, 1ط, القاهرة, دار الثقافة الجديدة, المعجم الفلسفي, مراد وهبه -1



 ـــــــــــــــــــــــــــــــــ الحب الإلهي في الفكر الإسلاميـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
 

421 
 

وغير ذلك ومن شأن هذه الآيات التي تصف الله تعالى , الغفور, الودود, اللطيف
الجمال من رحمة بعباده ومحبة لهم وشفقة عليهم وغفران لذنوبهم  وذكر لما بصفات 

أن , وبفضل ذلك كله, أعده للمؤمنين الأبرار في الدار الآخرة من ضروب النعيم
ومن عبادتهم يجعل الله سبحانه وتعالى مرغوباً ومحبوباً في نظر عباده المخلصون 

سكينة والطمأنينة والمحبة والرغبة ومن إلى الله سبحانه وتعالى تبعث في نفوسهم ال
            . فكرة الحب الإلهي في الفكر الإسلامي انبثقتالتعبد 

-  :(1) الحب الإلهي عند الصوفية -
والواقع أن , ارتبط مفهوم الحب الإلهي في تاريخ الفكر العربي الإسلامي بالصوفية 

فقد ورد مفهوم الحب , مفهوم الحب الإلهي لم يكن إبداعاً صوفياً من حيث المبدأ
: ) حيث خاطب الله عباده المخلصين بقوله , ماورد في القرآن الكريمالإلهي أول 

د من الآيات في القرآن الكريم التي تؤكد حب الله وقد ورد العدي, (2)(يحبهم ويحبونه
وقال , للمؤمنين بحيث يشمل هذا الحب جميع مجالات الحياة التي يحياها المؤمن

: ) وقوله تعالى (4)(والله يحب المحسنين: ) وقوله( 3)(الصابرينوالله يحب : ) تعالى

                                                           
يقول أبو , الناس صيفاً وشتاءاً  بهوهو اللباس الخشن الذي كان يرتد" صوف"لفظ مشتقاً من كلمة , الصوفية -1

نسبوا إلى ظاهر :" ويضيف" ر الأولياءدأب الأنبياء عليهم السلام وشعا" الصوف كانت لبسهنصر الطوسي أن 
لأن لبس الصوف كان دأب الأنبياء , ولم ينسبوا إلى نوع من العلوم والأحوال التي هم بها مترسَمون, اللباس
ضبطه , اللمع في تاريخ النصوف الإسلامي, ينظر الطوسي,"وشعار المساكين المتنسَكين والصدفينعليهم 

 .25ص, 2003, 3ط, بيروت, ار الكتب العلميةد, مصطفى هنداوي كامل/ د, وصححه
عوارف , ينظر السهروردي" سموا صوفية للبسهم الصوف أليق وأقرب إلى التواضع : " وردي ويقول السهر

: " ويقول ابن خلدون . 294ص, دمشق, عالم الكتب, 3ج" إحياء علوم الدين " مطبوع على هامش , المعارف
مخالفة الناس أنَه من الصوف وهم في الغالب مختصون بلبسه لما كانوا عليه من  بالاشتقاقوالأظهر إن قيل 

, (ت -د), مصر, المكتبة التجارية, المقدمة, ابن خلدون, ينظر" في لبس فاخر الثياب إلى لبس الصوف
 .561ص

 .45آية , سورة المائدة, القرآن الكريم  -2
 . 356آية , سورة آل عمران, القرآن الكريم -3
 . 315آية, سورة آل عمران, القرآن الكريم -4



 ـــــــــــــــــــــــــــــــــ الحب الإلهي في الفكر الإسلاميـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
 

431 
 

و الذي يبينّ أن الله  هذا بعض مما ورد في القرآن الكريم, (1)(فإن الله يحب المتقين
تعالى هو الّذي بدأ بمخاطبة المسلمين ليبينّ لهم طبيعة العلاقة التي يجب أن تكون 

إذا كانوا من , وهي علاقة تقوم على مبدأ الحب الّذي يمنحه الله لعباده, بين الله وعباده
 .الصابرين ومن المحسنين ومن المتقين

ولكن هل يمكن أن تكون هذه العلاقة , من الله تعالى للإنسان, هيّةكانت بداية الحب إل
أي أن يحب الإنسان الله كما يحب الله الإنسان؟ لا نستطيع القول أن طبيعة , متبادلة

فإن حب الله للإنسان ليس كحب , هذا الحب يحمل في جانبيه تكافؤاً من نوع ما
وهناك الجانب , ذا الحب وهو الله تعالىفهناك دائماً الجانب الأقوى في ه, الإنسان لله

ولا يمكن تحت أي ظرف عقد مقارنة بين هذين الحبينّو فالله , الأضعف وهو الإنسان
ليس كمثله )وقد ورد في القرآن الكريم , هو الخالق وهو المنعم بيده القوة والملك

عضهم فقد نزه الله في هذه الآية الكريمة أن يوصف بما يصف الناس به ب (2)(شيء
إن الإنسان ليس بيده سوى الطاعة التي يجب .وما يحيط بهم في هذا الكون, بعضاً 

فإذا كان الأقوى هو الذي يبادر بعرض حبه على , عليه أن يقدمها لله تعالى
 فإن الأضعف , الأضعف

من أجلّ  باعتبارهأفرد الصوفيون مساحات واسعة من كتاباتهم لموضوع الحب الإلهي 
, حوز على حب اللهعلى المؤمن إتباعها إذا أراد أن يلتي يتوجب أنواع السلوك ا

وبدأت تظهر في عباداتهم وصلواتهم أشكال مختلفة من السلوك الإيماني الذي كان 
       .برأيهم يميزهم عن غيرهم من المسلمين

إذا نظرنا إلى مسألة الحب الإلهي تاريخياً في الفلسفة نجد أن أفلاطون يرى بأنه 
في حين نجد أرسطو يعرفه (  3)للتصاعد أو التسامي أو بلوغ الكمال المطلقوسيلة 

 . (1)بأنه المحرك الأول وعلة النظام

                                                           
  .16أية , سورة آل عمران, القرآن الكريم -1
 .33آية , سورة الشورى, القرآن الكريم -2
  . 315ص , (ت -د), (3ط),مصر, مكتبة مصر, مشكلة الحب, زكريا إبراهيم/ د - 3



 ـــــــــــــــــــــــــــــــــ الحب الإلهي في الفكر الإسلاميـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
 

434 
 

هو الموجود الواجب : ) نجد ابن سينا يعرفه بالقول, وفي العصر الإسلامي الوسيط
وجوده لسواه إلا فائضاً عن  الوجود الذي لايمكن أن يكون وجوده من غيره أو لايكون

 . (2)(ولا في لواحق الذات غير مضافه ولا في لواحق مضافة, وجوده
أن الله له صفات فهو عقل محض وخير محض ومعقول محض : ) وعرفه الفارابي
 . (3)(وعاقل محض

أما الفاعل الأقصى فمن جهة ما : ) ونجده عند ابن رشد أنه غاية ذاته حيث يقول
ما أنه ذو صورة فواجب أيضاً , يلزم أن يكون أزلياً يجب أن لايكون ذا هيولي وأما , وا 

وذلك أن متى أنزلنا له سبباً غائياً فهو معلول , أن يكون له سبباً غائي ففيه نظر
ذا كان هذا ممتنعاً فلم يبقى إلا أن ضرورة عنه إذ كانت الغاية أش رف من الفاعل وا 

 .(4)(تكون غايته ذاته

 .مسألة الحب الإلهي عند ابن سينا..المبحث الثاني
ان فلسفة ابن سينا اتصفت بصفة صوفية تتضمن الجوانب الخلقية والإلهية فيها وهي 

, دراكي البشريلم تخرج من إطار الإتصال بالعقل الفعال الذي يمثل ذروة المجهود الإ
ان العارف يريد الحق : ) ولعل أبلغ تعبير على ان فلسفته تتصف بالصوفية قوله

 (5)(فقط له  وتعبده, الأول لا لشيء غيره ولا يؤثر شيئاً في عرفانه

 :و التقرب إليه محبة الله أخلاق العارفين و مجاهدة النفس في -
 :أخلاق العارفين -

تجدر بنا الإشارة إلى أن الشيخ الرئيس صاحب مذهب صوفي قائم على تهذيب 
الكمال الحب الإلهي و النفس ومجاهدتها بالرياضات العملية والروحية للوصول إلى 

وغيره من الرسائل التي ( الإشارات والتنبيهات)الأخلاقي ويحدثنا عن ذلك في كتابه 
                                                                                                                                         

  .92ص, م3991, دار قباء للطباعة والنشر, المعجم الفلسفي, مراد وهبة/ د - 1
 . نفس الصفحة, مرجع سابق, مراد وهبة/ د - 2
 .نفس الصفحة, المرجع السابق - 3
 .نفس الصفحة, المرجع السابق - 4
   .65ص, 3911, (3ط), لبنان, بيروت, دار الشروق, مختصر تاريخ الفاسفة العربية, ماجد فخري/ د - 5



 ـــــــــــــــــــــــــــــــــ الحب الإلهي في الفكر الإسلاميـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
 

432 
 

ذا ك,وحبها إلى الله  وطهارة النفسنجد فيها حديث عن الحياة الروحية  ان الحديث وا 
كان عن عامة الشعب فإنه يهتم هنا بصفة  فيما يتعلق بالجوانب التربوية والسياسية

وطهارة النفس إنما تكون :))فيقول, خاصة بأخلاق العارفين ويبدأ بالمريد الصادق
 (1)(( بالعمل الشرعي والعلم الإلهي بهذين يتم الطهارة والتوجه للميعاد

ويذهب ابن سينا إلى أن القوة الغضبية والشهوانية يحاولا التغلب على القوة العاقلة في 
وهذه القوى تظل ملازمة للإنسان طوال حياته وعليه أن يكون متنبه . النفس الإنسانية

: لها ولا يغفل عن مجاهدتها لانها لاصقة به لا ينتزعه منها إلا الموت ويقول في ذلك
ولا يبرئ الإنسان منها إلا غربة , القوى ملتصقة بالإنسان التصاقاً كبيراً إن هذه )) 

ذا نجح المريد في مجاهدة النفس  (2)((تأخذها إلى بلاد لم يطأها من قبل أمثاله  وا 
الغضبية والشهوانية يكون قد إنتصر على أعدى أعدائه وتصير نفسه زكية أو مطمئنة 

يا أيتها النفس المطمئنة : )) في قوله تعالىوهي التي وعدها الله سبحانه بالجنة 
ويقول ابن , (3)((ارجعي إلى ربك راضيةً مرضية فادخلي في عبادي وادخلي جنتي 

ياك أن تقبضهم زمامك أو تسهل عليهم قيادتك بل استظهر عليهم : )) سينا في ذلك وا 
 بحسن الإيالة وسومهم سوم الاعتدال فإنك إن متنت لهم سخرتهم ولم يسخروك

 .وهو هنا يعني النفس الغضبية والنفس الشهوانية, (4)((وركبتهم ولم يركبوك 
ويرى ابن سينا أن تهذيب النفس ومجاهدتها وتزكية الخير فيها للوصول إلى الكمال 

يأتي أولًا بالإرادة أي أن يكون الإنسان مريداً لتهذيب نفسه ومحبة الله الأخلاقي 
فس المطمئنة عن رغبة صادقة في تبديل صفات وتطويع النفس الأمارة بالسوء للن
وهو ما يعتري ))   : يقول ابن سينا في ذلك, النفس الذميمة بصفات حميدة

المستبصر باليقين البرهاني أو الساكن النفس إلى العقيدة الإيماني من رغبة في 
                                                           

  .م3901, هــ3126, القاهرة, طبعت ضمن تسع رسائل في الحكمة والطبيعيات, 213ص, رسالة العهد, ابن سينا -(1)
, مع حي بن يقظان لأبن طفيل والسهروردي 55ص, أحمد أمين/ د, تحقيق, حي بن يقظان, ابن سينا -(2)

  .م3941,القاهرة, مطبعة الخانجي
  .21 -21,أية, سورة الفجر -(3)
  .55ص, أحمد أمين/ د, تحقيق, مع حي بن يقظان لابن طفيل والسهروردي: حي بن يقظان, ابن سينا -(4)



 ـــــــــــــــــــــــــــــــــ الحب الإلهي في الفكر الإسلاميـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
 

433 
 

ي ويعن, (1)((اعتلاء العروة الوثقى فيتحرك سيرة إلى القدس لينال من روح الاتصال 
بذلك الشعور الذي يتملك قلب المريد الذي انكشفت عنه غشاوة المادة وصار متيقناً 
أن مجاهدة الشر في النفس هو الطريق إلى نيل درجة عالية من الكمال الأخلاقي 

وعلى من صدقت نيته . الله معرفة ذوقية من لدنه تعالىوحب ويصل إلى معرفة 
رادته في تهذيب أخلاقه فهو في حاجة إ فما دامت : )) لى الرياضة ويقول في ذلكوا 

في التقرب إلى ورياضة النفس . (2)((درجته هذه فهو مريد ثم إنه يحتاج إلى الرياضة 
  -:اض هيعند ابن سينا تتجه إلى ثلاثة أغر الله ومحبته 

بمعنى ألا تتعلق النفس . تنحيه ما دون الحق عن مستن الإيثار: الغرض الأول -
ياك في تخليص النفس الناطقة شوائب : )) ويقول أيضاً . غير الله الناطقة بشئ والله وا 

 .بمعنى أن يتحرر من الأهواء والشهوات (3)((.المغرض للزوال
وأما ):في ذلكويقول . تبديل صفات النفس الذميمة بصفات حميدة: الغرض الثاني -

وتعلم , كو بها النفسففائدتها أن تعلم الفضائل وكيفية اقتنائها لتز الحكمة الخلقية 
فيتخلى الإنسان عن الكذب ويتحلى  (4)(الرذائل وكيفية توقيها لتطهر عنها النفس

, والغضب بالحلم, ويستبدل الكراهية بالمحبة, بالصدق ويترك الباطل ويتمسك بالحق
ومما .والطمع بالقناعة وهكذا يتخلص من سائر الصفات القبيحة ويتحلى بالفضائل

- :يساعد الإنسان على تحقيق ذلك في رأي ابن سينا ما يأتي
بمعنى أن يؤدي الإنسان صلاته وكل عباداته  (5)((الفكرة العبادة المشفوعة ب) ) -

وهو متفكراً في الله فلا تصير مجرد حركات بدنية خالية من الخشوع القلبي والتفكر 
 .العقلي

                                                           
  .م3914, القاهرة, دار المعارف, 120ص, 5ج, الإشارات والتنبيهات, ابن سينا -(1)
 .م3914, القاهرة, دار المعارف, 120ص, 5ج, الإشارات والتنبيهات, ابن سينا -(2)
  .5مجاميع لوحة 200ضمن مجموعة بدار الكتب المصرية تحت رقم. رسالة الحزن, ابن سينا -(3) 
  .1ص, القاهرة, 3ط, ضمن مجموعة تسع رسائل في الحكمة والطبيعيات, رسالة الأخلاق, ابن سينا -(4)
  .121ص, 5ج,الاشارات والتنبيهات, ابن سينا -(5)



 ـــــــــــــــــــــــــــــــــ الحب الإلهي في الفكر الإسلاميـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
 

431 
 

كذلك يُعين المريد على تهذيب نفسه وتحليتها بالصفات الحميدة سماع القرآن  -
الألحان المستخدمة لقوى : )) سيناوالألحان التي ترقق القلب وتصفي النفس يقول ابن 
ويعني به السماع الصوفي  (1)((النفس لما لُحن من الكلام موقع القبول في الأوهام 

 .الذي يُعيْن على رقة الحس واصطناع الوجد وشفافية الروح
وهو يعني تطهير النفس وتنقيتها من . تلطيف السر للتنبيه: الغرض الثالث -

وطهارة النفس عند ابن سينا تكون , لقلب للمعرفة الذوقيةالأخلاق الذميمة وتهيئة ا
وطهارة النفس إنما : )) أي العلم بالشريعة ثم العمل بها يقول ابن سينا, بالعلم الشرعي

وابن  (2)((بهذين يتم الطهارة والتوجه للميعاد , تكون بالعمل الشرعي والعلم الإلهي
ويقصد بهم سالكي الطريق . لعارفينسينا هنا يتحدث عن خواص الناس وقد أسماهم با
 .   الصوفي وهو في ذلك قريب من الصوفية المتحققين

ولاكتساب الفضيلة وتحقيق السعادة في الدنيا والآخرة، يضع ابن سينا عدة طرق 
الإشارات )وكتابه( البر والإثم)وكذلك ( رسالة الأخلاق)وأساليب لاكتسابها في 

- :وهي( والتنبيهات
. يرى ابن سينا أن الإنسان قادر على تحصيل الفضيلة والسعادة ..ـ الاكتساب3

بفضل اكتساب الأعمال الفاضلة، لأن الإنسان لا يمكن أن يفطر بالطبع على 
الأخلاق كلها الجميل منها : )) فالخُلق عنده إذًا مكتسب، يقول. الفضيلة أو الرذيلة

لْهُ لنفسه، والقبيح مكتسبة يمكن للإنسان حتى ولم يكن له خُلُقْ ح اصل أن يُحَصَّ
والإنسان كما يرى ابن سينا .(3)((وأيضًا إذا صادف خلقًا حاصلًا أن يتحول إلى ضده 

قادر على تحصيل الفضيلة والسعادة وذلك بفضل اكتساب الأعمال الفاضلة، ونحن 
نتفق مع ابن سينا في ذلك لأن الإنسان متى عرف الفضائل وتزود بها وأقبل عليها 

                                                           
  .125ص, المرجع السابق -(1)
 –ه 3126القاهرةو , ضمن تسع رسائل في الحكمة والطبيعيات, 243ص, رسالة العهد, ابن سينا -(2)

   .م3901
عبد الأمير شمس الدين، ص / د, ابن سينا، رسالة في البر والإثم، ضمن كتاب المذهب التربوي لابن سينا -((1

141. 



 ـــــــــــــــــــــــــــــــــ الحب الإلهي في الفكر الإسلاميـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
 

431 
 

ضرورة يقدم على فعل ما هو خير وفاضل ويبتعد عن كل ما هو شرٍ ورذيلة فهو بال
والإقبال على التحلي بالفضائل فإرادة الإنسان هي شرط أساسي وليس . وغير أخلاقي

والحقيقة أن ( إن الفضيلة علم والرذيلة جهل: )العلم بها فقط كما قال سقراط حيث قال
رذيلة ومع ذلك يقدم عليه أو هذا العمل فضيلة الإنسان يعلم تمام العلم أن هذا العمل 

على ( الإشارات والتنبيهات) ولذلك عول ابن سينا في كتابه .ومع ذلك يحجم عنه
 .الإرادة ومجاهدة النفس الأمارة بالسوء

: يرى ابن سينا أن الْخُلُق الجميل يحصل بالعادة حيث يقول: ــ العادة والتوسط2
خُلق الجميل ويكتسبه متى لم يكن له خلق أو ينقل والإنسان يستطيع أن يحصل ال))

وأعني بالعادة تكرار فعل الشيء . نفسه عن خُلق صادف نفسه عليه، هو العادة
ويضرب ابن سينا مثلًا .(1)((الواحد مرارًا كثيرة، فإن الخلق الجميل يحصل عن العادة 

لاستعداد الطبيعي، في ذلك ويشبه الخُلُق بالصناعات، فهي لا تكتسب ولا تنمو بدون ا
نما هي تنمو وتكتسب بالعادة والتكرار  كالتجارة مثلًا، إذا تعلمها المرء ومارسها )وا 

ذا تم له ذلك عن طريق تاجر صادق . على طريقة رجل رديء، فإنه يكتسب رداءته وا 
 ,(2)((وخلوق يكتسب الخلق ذاته 

 . (3)((أما الفضائل فهي متوسطات الأفعال )) 
أن التوسط في الأفعال غير قادر على صرف النفس عن البدن أو  وابن سينا يرى

وأن ما . الحس، لأن الخلق هيئة راسخة ملكة في الإنسان وليس متوسطات أفعال
هو الرجوع إلى ذاتها بشكل دائم . يجعل النفس تسمو فوق متطلبات البدن والحس

 .ومستمر وتذكرها لله والملائكة والسعادة

                                                           
عبد الأمير شمس الدين، ص / د, ابن سينا، رسالة في الأخلاق، ضمن كتاب المذهب التربوي لابن سينا -( 1

111. 
 .111ص, المرجع السابق, ابن سينا -( 2
 .115ص, المرجع السابق, ابن سينا -( 3



 ـــــــــــــــــــــــــــــــــ الحب الإلهي في الفكر الإسلاميـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
 

431 
 

ذا أمعنا النظر في نجد ابن سينا يعالج هذا الجانب من منظور إسلامي . ذلك وا 
محاولًا التوفيق بين الشريعة والفلسفة، حيث ينصح المرء  بمُمَارسة . متصوف

ولم يخص ابن سينا السالك طريق . العبادات والشعائر الدينية والواجبة في حق المرء
نما لغير السالكين أيضًا فقد يكون لهم بعض   .الفوزالصوفية فقط  وا 

يرى ابن سينا أن كمال القوة النظرية وسعادتها يكون بالعلم وعن  :العلم والعمل -1
ولا تتحقق إلا . طريق العلم يتحقق كمالها، أما القوة العملية فإن الفضيلة هي مجالها

حيث إن كل فضيلة . ويكون ذلك عن طريق الإقبال على الفضائل. بالعمل والممارسة
القوة الشهوانية تقابلها العفة والقوة الغضبية تقابلها . نفس الثلاثتقابلها إحدى قوى ال

ومن خلال التوازن والتوافق بين هذه القوى . الشجاعة والقوة العاقلة تقابلها الحكمة
ومعنى العدالة . الثلاث تنتج العدالة ويحدث الإقبال على الفضائل وتجنب الرذائل

 :يقول ابن سينا
لأخلاق المتضادة فيما يُشتهى ولا يُشتهى، وفيما يُغضب ولا أن تتوسط النفس بين ا))

 .(1)((يُغضب، وفيما يدبرِّ بها الحيوة ولا يُدبر 
السخاء والقناعة والصبر : ويرى ابن سينا أن لهذه الأنواع من الفضائل فروع هي

والكرم والحلم من فروع العفة، ومن فروع الشجاعة، الصفح والتجاوز وكتمان السر، 
صابة الرأيومن   .فروع الحكمة، البيان والفطنة وا 

 :مجاهدة النفس -
وبخاصة في الأنماط الثلاثة الأخيرة منه وهي ( الإشارات والتنبيهات)يعد كتاب 

من أهم ما كتب ابن سينا في مجاهدة النفس , (والعاشر, والتاسع, النمط الثامن)
هذا إلى . ؤلفات ابن سيناويعد أخر مومحبة الله والسمو بها إلى الكمال الأخلاقي 

جانب العديد من الرسائل التي تحث الإنسان السالك الطريق إلى الله على مجاهدة 
وهو هنا يخاطب الخاصة من المؤمنين . الشر في نفسه والتحقق بالأخلاق الحميدة
 .وهم المريدين والسالكين للطريق الصوفي

                                                           
 .116ص, ابن سينا، رسالة في الأخلاق  -( 1



 ـــــــــــــــــــــــــــــــــ الحب الإلهي في الفكر الإسلاميـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
 

431 
 

فهو يرى ( 1)((فين هي الإرادة أول درجات حركات العار : )) ويذهب ابن سينا إلى أن 
أن أول درجات الوصول إلى الكمال الأخلاقي والترقي إلى عالم القدس والوصول إلى 

الله هي أن يكون السالك للطريق الصوفي ذا إرادة كاملة ورغبة صادقة وحب معرفة 
 .حتى يستطيع أن يسمو بنفسه عن الرذائل ويتحلى بالفضائل

ة حالة تعتري قلب العبد وتشعره بصدق نيته في خوض ويذهب ابن سينا إلى الإراد
وهو ما : )) غمار التجربة الصوفية وقطع الطريق إلى السعادة الأبدية ويقول في ذلك

أو الساكن النفس إلى العقد الإيماني من الرغبة في  البرهانييعتري المستبصر باليقين 
اعتلاء العروة الوثقى فيتحرك سيرة إلى القدس لينال من روح الاتصال بالحق 

وتكون هذه الإرادة منزهة عن الأغراض فلا تكون رغبة في ثواب ولا طمعاً .( 2)((تعالى
نما تكون حباً في الله يقول ابن العارف يريد : )) سينا في الجنة ولا خوفاً من نار وا 

ولأنه مستحق العبادة . ولا يؤثر شيئاً على عرفانه وتعبده له, الحق الأول لا لشئ غيره
ن كانتا فيكون المرغوب فيه أو المرهوب . ولأنها نسبة شريفة إليه لا لرغبة أو رهبة, وا 

على ويدعو ابن سينا إلى تغليب النفس الناطقة ( 3)((منه هو الداعي وفيه المطلوب 
النفس الحيوانية والشهوانية ومجاهدة الشر في النفس وتغليب الخير فيها وتبديل 

ياك في تخليص : )) ويقول في ذلك. صفات النفس الذميمة بصفات حميدة والله وا 
ويقصد ابن سينا بالمعرض للزوال  (4)((النفس الناطقة شوائب المعرض للزوال 

 .الأهواء والشهوات
يلخص و .عند ابن سينا والتي يبدو فيها فيلسوفًا صوفيًاي هذه مسألة الحب الإله

بسيطرة القوة الناطقة على القوة الشهوانية والقوة الغضبية منهجه في مجاهدة النفس 
كتسب الفضيلة والخُلق وقهر الجسد، وتصبح هي الآمر الناهي، وهو ما يجعلها ت

                                                           
 .520ص,5ج, الإشارات والتنبيهات, ابن سينا -(1)
 .نفس الجزء والصفحة, المرجع السابق, الإشارات والتنبيهات , ابن سينا -(2)
 .132 -130ص,5ج,المرجع السابق, ابن سينا -(3)
 .5لوحة رقم ( مجاميع 200)مخطوطة بدار الكتب المصرية تحت رقم, رسالة الحزن, ابن سينا -4



 ـــــــــــــــــــــــــــــــــ الحب الإلهي في الفكر الإسلاميـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
 

431 
 

د والممارسة والابتعاد عن تباع الأخلاق الحميدة واكتساب الفضائل بالتعو المحمود وبإ
التقرب إلى الله ومحبته و الرذائل تتحقق السعادة، والسعادة عند ابن سينا تكون في 

 .التخلق بالأخلاق الحميدة الفاضلة
 .العناية الإلهية -

فالعناية الإلهية , تعتبر مسألة العناية الإلهية من المسائل التي تتصل مع صفات الله
تدل على الخير والشر وبما أن الله خير فإنه لا يصدر عنه الا الخير وأما الشر فهو 

الله علة الخير والكمال وهذا  إن: يض عند ابن سينا هوونظام الف, حاصل بالعرض
فالله . مستغن بذاته عن غيرهارجي لأن واجب الوجود الخير لا يحصل بسبب واقع خ

واجب الوجود هو مصدر الخير أما المادة فهي مصدر الشر والشر لا يوجد في العالم 
حيث نجد ابن سينا , فالإنسان إذاً عند ابن سينا مشمول بعناية الله الخيرة, العلوي

خير المطلق الذي هو يصف المراحل التي تمر بها النفس في تشوقها إلى الله او ال
محبوب ومعشوق النفوس البشرية بأنها مراحل الحب الإلهي حيث يرى أن الكمال 

 . المطلق حباً كبيراً الخير الله وهو الأخير للنفس هو أن تحب 
 .نماذج من الصوفية حول مسألة الحب الإلهي..المبحث الثالث

  -:(1) رابعة العدوية -
ال بحب الله بلا علة وهي من أقدم المتصوفين في كانت رابعة العدوية هي أول من ق

فقد وصلت في بدايات حركة التصوف إلى مرحلة متقدمة , تاريخ التصوف الإسلامي
لقد نذرت رابعة العدوية  (2)"أللإلهيشهيدة العشق " ما جعلها تحمل لقب , في حب الله

                                                           
كانت من أعيان عصرها وأخبارها في , البصرية هي أم الخير رابعة بنت إسماعيل العدوية): رابعة العدوية - 1

عاشت رابعة في القرن , هـ في أوائل القرن الثاني الهجري94الصلاح والعبادة مشهورة ولدت بالبصرة سنة 
وهو العصر الذي ظهر فيه أعلام كثيرون في التصوف منهم الحسن البصري وسعيد بن , الثاني الهجري

براهيم  ان الثوري وعبدالله بن المباركالمسيب ويحي بن حي والأوزعي وسفي وابن السماك والفضيل بن عياض وا 
 . 211/ 214, وفيات الأعيان, ينظر ابن خلكان( ودفنت ببيت المقدس, هـ 314توفيت رابعة سنة , بن الادهم وغيرهم

 . 30ص, 3ط, م3911, الكويت, وكال المطبوعات, شهيدة العشق الإلهي, عبد الرحمن بدوي/ د -2



 ـــــــــــــــــــــــــــــــــ الحب الإلهي في الفكر الإسلاميـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
 

431 
 

أحبك حبين : أقولهابعد أن هجرت الدنيا واعتزلت حيا الناس ومن , حياتها لحب الله
 وحباً لأنك أهل لذاك...حب الهوى

 فشغلي بذكرك عمن سواك...فأما الذي هو حب الهوى         
 فكشفك للحجب حتى أراك...وأما الذي أنت أهل له

  (1)ولكن لك الحمد في ذا وذاك...فلا الحمد في ذا ولا ذاك لي
ولعلها أرادت بحب الهوى حب الله : ) بقوله ويشرح الغزالي هذه الأبيات لرابعة العدوية

نعامه عليها بحظوظ العاجلة, لإحسانه إليها وبحبه بما هو أهل له الحب لجماله , وا 
 .( 2)(وجلالة الذي انكشف لها وهو أعلى الحبيَن وأقواهما 

بل وصل بها الأمر إلى إفراغ , لأنه يستحق هذا الحب تعالى تحب رابعة العدوية الله
أو لتحقيق , ن أي نوع من أنواع الحب الذي يمكن أحد أهدافه مصلحة أنيَةنفسها م

ولم يعد , أما هي في هذا الموقف فلم يعد لها في هذه الدنيا أية مطالب, رغبة دنيوية
وهذه المعرفة هي أن يكشف , وهو تريد معرفة الله, سوى مطلب واحد بل هو أمل واحد

بعة تحرص على أن تثبت لنفسها ولمستمعيها وكانت را, الله لها الحجاب الذي تراه
حتى مع  وان حبها له ليس مرتبطاً بمصلحة تسعى لتحقيقها, أنها لا تريد من الله شيئاً 

نما , والبيت الرابع يبيّن أنها حتى في حال حبها لله فإنها ليس لها فضل في ذلك, الله وا 
ويروي عن , ره لهم كي يحبّوهفالشكر دائماً لله الذي يوجه عباده بإختيا, هو لله تعالى

: ) وقالت لزوارها عندما سئلت عن سبب مرضها فقالت, رابعة أنها قد أصيبت بمرض
فأحسب , غير أني عرضت على الجنّة فملت بقلبي إليها, والله ما أعرف لعلّتي سبباً 

 ( 3)(فله العتبى, أن مولاي غار علي فعاتبني

                                                           
 .266ص, 5ج, (ت -د), دمشق, عالم الكتب, إحياء علوم الدين, الغزالي -1
 .266ص, مرجع سابق, الغزالي -2
, مكتبة الكليات الأزهريّة, محمود أمين النواوي/ تحقيق, التعرّف لمذهب أهل التصوّف, محمد الكلاباذي -3

 .  29ص, (ت -د), 3ط, القاهرة



 ـــــــــــــــــــــــــــــــــ الحب الإلهي في الفكر الإسلاميـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
 

411 
 

, الصوفية هو حب الله دون سبب ودون نتيجةأن ما تريده رابعة هو ما يريده جميع 
وهو أقصى مايريده الإنسان من ربه وما ( 1)بل الحب للحب بل هو الفناء في الله

وفي إحدى الروايات عن رابعة أنها رأت رجلًا يقبل صبياً من أهله , يطالب به نفسه
في قلبك  ما كنت أحسب أن: فقالت له, أتحبه؟ قال نعم: فقالت له رابعة, ويضمه إليه

وعندما أفاق , فصرخ الرجل وسقط مغشياً عليه, موضعاً فارغاً لمحبة غيره تبارك اسمه
فالحب الإلهي من وجهة  (2)رحمة منه تعالى ذكره ألقاها في قلوب العباد للأطفال: قال

أنها تركت كل : الأول: نظر رابعة من خلال هذه الرواية تبين لنا موقفين بالنسبة لها
غر لم يترك في قليها أي مكان مهما ص أن حبها لله: والثاني, الدنيويأشكال الحب 
 فقد شغلها حب الله عن كل حب, لحب دنيوي

لأن الصوفي بالمعنى الوجودي هو ذلك الذي يعزف عن الرضا لأنه ينطوي على )  
الأمر إلى  وقد وصل بها( 3)(فتراه دائماً في خوف على أعماله, فكرة سلبية خالصة

, ص لله والمبادرة بإعلان حبّها الدائم له مناجاة الله مناجاة الحبيب للحبيب تقربا
وعزتك ما عبدتك خوفاً من نارك ولا رغبة في : ) وينسب لها أنها خاطبت ربها قائلة

تمثل رابعة العدوية صورة الإنسان  (4)(بل كرامة لوجهك الكريم ومحبةً فيك, جنتك
بل أنها , شيءهذا الوجود أي غرض أو هدف أو طمع في أي الذي ليس له في 

وهو أن , كانت تسعى لإقناع نفسها بأنها قد حازت على أسمى ما كانت تسعى إليه
ولكن , وليس طمعاً فيما وعد الله به عباده الصالحين, فقط لأنها تحبه, تهيم بحب الله

فقد اتفقت الطرق , كذلك يعني أن رابعة لم تكن من عباده الصالحين بل كانت هذا لا
 . ولكن الهدف واحد

                                                           
وأنظر , 111ص, 2004, 3ط,حلب, مكتبة دار التراث, الصوفي مبادئ الفكر, محمد فاروق النبهان/ د -1

  .111ص, 5ج, إحياء علوم الدين, أيضاً الغزالي
 .333ص, 5ط, 3911, الكويت ,وكالة المطبوعات, شهيدة العشق الإلهي, عبد الرحمن بدوي/ د -2
 24ص, مرجع سابق, عبد الرحمن بدوي/ د -3
 -د), القاهرة, عين للدراسات والبحوث الإنسانية والإجتماعية, محمود عبدالخالق, تحقيق, ديوان ابن الفارض -4
 .331ص, (ت



 ـــــــــــــــــــــــــــــــــ الحب الإلهي في الفكر الإسلاميـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
 

414 
 

  -:الغزالي -
كانت حياة الغزالي صورة واضحة للصوفي الذي بدأ حياته مقبلًا على الدنيا ولكنه 

التي كانت لديه وشرع  هجرها بالرغم من الشهرة التي حصل عليها والثروة الطائلة
وكان قد ظهر عندي انه لا مطمع لي في :    )يقول بعد أن وصل إلى هذه المرحلة

ذلك كله قطع علاقة القلب  سعادة الآخرة إلا بالتقوى وكف النفس عن الهوى وأن رأس
قبال بكنه الهمة على الله والإ, عن الدنيا بالتجافي عن دار الغرور إلى دار الخلود

ذلك لا يتم إلا بالإعراض عن الجاه والمال والهرب من الشواغل  تعالى وأن
 (1)(.والعلائق

كان الغزالي النموذج الحي للصوفي المدرك لدور الإنسان في هذه الدنيا وهو الإرتباط 
بالله تعالى والعمل على كل ما يرضيه والتكفير عن أية خطايا يكون قد ارتكبها في 

إلا إذا عمل الإنسان على التقرب من الله بل إن وهذا التكفير لن يحصل , حياته
إن ما يريده الصوفي هو ان يحظى بحب الله ولكن حب الله , التقرب قد لا يكون كافياً 

فكيف يمكن ان , هو جانب واحد من الحب والجانب الثاني هو حب الإنسان لله
الله؟ هذا  يتحقق الغنسان من أن حبه لله قد وصل إليه؟ وكيف يمكن للإنسان أن يحب

وقد سعى الإنسان في , إذا علمنا أن حب الإنسان لله هو من اهم علامات القربى له
كل زمان ومكان لإرضاء الآلهة التي يعبدها لعلمه أنها تراقبه في خطواته وأعماله بل 

      .حتى في سكناته لذلك كان الإنسان حريصاً على الإقتراب من آلهته
جتماعي تقوم و  يتحول الحب الإلهي عند الإمام الغزالي إلى عملية تحليل نفسي وا 

وأن الحب , على تفسير الحب الإلهي من بداياته بإعتبار أن الحب هو حالة إنسانية
عندما يبدأ فإنه يكون بين البشر ويتسامى مع التطور العقلي للإنسان حتى يصل إلى 

 . تعالىأرفع أنواع الحب وهو حب الإنسان لله
سعى الغزالي لإثبات أن الذي يستحق الحب هو الله وحده وساق الأدلة على ذلك 

 :على النحو التالي
                                                           

 .ومابعدها 61ص, م3,3911ط, بيروت,دار الكتب العلمية,المنقذ من الضلال, الغزالي - 1



 ـــــــــــــــــــــــــــــــــ الحب الإلهي في الفكر الإسلاميـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
 

412 
 

وهو يعمل دائماً على المحافظة على , هو أن الأنسان لا يحب إلا نفسه: الدليل الأول
حياته واستمرار وجوده والذي يضمن له هذا الوجود واستمرار حياته هو الله تعالى فإنه 

وهذا يعني أن بداية , وامتنانه لخالقهيتوجب عليه أن يحب الله تعبيراً له عن شكره 
فلا يبدأ الإنسان بالحب إلا إذا أحب ما يعرفه وأول ما , الحب عند الإنسان هي بشرية

يعرفه هو ذاته ويبدأ بهذا النوع من الحب الأرضي والذي سيرتفع بواسطته إلى أنواع 
والذي يهدف إلى , ته حباً أسمى من الحب البشريأخرى من الحب تكون محصل

 .تحقيق أغراض دنيوية
هو أن الله هو المحسن لعباده وهو يقدم لخلقه كل ما يحتاجون إليه في : الدليل الثاني

ولا يمكن أن نطلق معاني الجود , هذه الحياة الدنيا دون أن يكون له حاجة للناس
ويجب على الإنسان أن يدرك أفضال , ازوالإحسان على غير الله إلا عن طريق المج

والتفرغ لعبادته وأن يكون حبه خالصاً , ويجب أن يتوجه إليه بكل قلبه, الله تعالى عليه
 .لله

هو أن يتوجب على الإنسان أن يحب الله تعالى حتى لو لم يصل : الدليل الثالث
 للناس منحه ويكفي من إحسان الله, لأن الله تعالى هو المحسن للناس كافة, إحسانه

حتى لو وصلت إلى الناس , وتوفير ما يحتاجونه على العموم من النعم, الحيا لهم
 .بصورة مختلفة
, وهو أن أشرف ما يعرفه الإنسان هو الجمال لأنه بطبعه يحب الجمال: الدليل الرابع

, ويميل الإنسان إلى حب الجمال لذاته دون أن يكون من وراء هذا الحب مصلحة له
هو كمال كل شيء وحيث أن الإنسان لا يجد حوله في هذا الوجود ما هو والله 
ويجب عليه أن يحبه لأن , فالله تعالى هو غاية الطلب بالنسبة للإنسان, مطلق

 .الإنسان يحب الجمال والله هو الجمال المطلق
على تنفيد الأوامر الإلهية بالعبادات وعمل  هو أن الإنسان يعمد: الدليل الخامس

ر والإحسان للآخرين لأن الإلتزام بالأوامر الإلهية يعني قرب الانسان من ربه الخي
ويصبح شبيهاً به ليس بالصفات ولكن بتنفيد ما أمر به الله لن ما أمر به الله تعالى 



 ـــــــــــــــــــــــــــــــــ الحب الإلهي في الفكر الإسلاميـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
 

413 
 

هو من صفاته وكلما التزم الإنسان أكثر وجب عليه أن يحب الله أكثر لأن الله هو 
نسان لله يكون كاملًا كلما أحب الإنسان ربه من أولى بالحب من غيره وان حب الأ

اما إذا كانت أي زاوية من زوايا قلبه مشغولة بغير الله نقص ذلك من حبه , كل قلبه
  (1).لله ومن يسعى لحب الله فلا مكان لأي أمر دنيوي في حياته

والمؤمنون مشتركون : ) لقد ميز الغزالي بين حب الإنسان العادي وبين الصوفي بقوله
في أصل الحب الإلهي لإشتراكهم في أصل المحبة ولكنهم متفاوتون لتفاوتهم في 

وهو عندما يتحدث عن حب الله يقصر حديثه على فئة  (2).(المعرفة وفي حب الدنيا
ولكن حتى بين  فقط( المؤمنين)قصر على وهذا يعني أن معرفة الله ( المؤمنين)

المؤمنين بالله يوجد هناك تفاوت في حب الله وذلك لأختلاف الطرق التي يسعون إليها 
لتحقيق هذا الحب وسبب هذا الخلاف أن هناك الكثير من المؤمنين يقبلون على حب 

منين الدنيا وهذا ما يجعلهم يتراجعون في مستوى الحب الإلهي وهناك فئة من المؤ 
المحبة نبع المعرفة ) وصلت إلى حد المعرفة المطلوبة وذلك بإبتعادهم عن الدنيا لأن 

بالضرورة ولا يوصل إلى هذه المعرفة بعد انقطاع شواغل الدنيا من القلب إلا بالفكر 
الصافي والذاكر الدائم والجد البالغ في الطلب والنظر المستمر في الله تعالى وفي 

 ( 3)(.مواته وسائر مخلوقاتهصفاته وفي ملكوت س

وفي ذلك يحدد الغزالي للمؤمن الطريق التي يجب عليه أن يسلكها حتى يصل إلى 
وكأن الإيمان لا يكفي وحده عند الغزالي للوصول إلى مرحلة الحب , مرحلة التصوف

بل هو بحاجة لشروط يجب توافرها فيه للإنتقال من مرحلة المؤمن إلى مرحلة , الإلهي
 .المتصوف

 
 

                                                           
 .265-249ص, 2ج, إحياء علوم الدين, الغزالي - 1
 .243ص, المصدر نفسه, الغزالي - 2
 .215ص, نفس المصدر - 3



 ـــــــــــــــــــــــــــــــــ الحب الإلهي في الفكر الإسلاميـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
 

411 
 

 
 
 
 
 
 الخاتمة   

) الحب الإلهي في الفكر الإسلامي بحث عن من خلال ما تقدم في هذا ال
- :يتضح الآتي ( نموذجاً ابن سينا 

 ي الإسلام في الشرق وله إسهامات ذات أهمية بالغةيعد ابن سينا من كبار مفكر  -3
 .في الجانب الإلهي

كان لمذهب ابن سينا في النفس ومجاهدتها والسمو بالأخلاق أثره الواضح في  -ـ2
التصوف والفلسفة على حد سواء في القرون الوسطى والحديثة وهو ما اعترف به من 

 .الباحثين في الشرق والغرباهتم بفكر ابن سينا من 
قائم  لابن سينا مؤلفات عديدة في النفس والجانب الإلهي  وله مذهب صوفي -1 

على أساس مجاهدة النفس الأمارة بالسوء وتطويعها للنفس المطمئنة والتحكم في 
أهواء وشهوات النفس الشهوانية والزهد والتحلى بالأخلاق الإسلامية السامية وتغليب 

 .النفس العاقلة
عبر ابن سينا عن مضمون مذهبه في الحب الإلهي وفي مجاهدة النفس والتحلي  -5

دة مستعيناً بالألفاظ والتقسيمات اليونانية وثقافته الواسعة وما جاء في بالأخلاق الحمي
 .القرآن والسنة 

كان الغزالي النموذج الحي للصوفي المدرك لدور الإنسان في هذه الدنيا وهو  -4
الإرتباط بالله تعالى والعمل على كل ما يرضيه والتكفير عن أية خطايا يكون قد 

 .ارتكبها في حياته



 ـــــــــــــــــــــــــــــــــ الحب الإلهي في الفكر الإسلاميـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
 

411 
 

ت رابعة العدوية هي أول من قال بحب الله بلا علة وهي من أقدم المتصوفين كان -6
فقد وصلت في بدايات حركة التصوف إلى مرحلة , في تاريخ التصوف الإسلامي

 شهيدة العشق اللإلهي" تحمل لقب  ما جعلها, متقدمة في حب الله
 
 
 
 
 المصادر والمراجع 
 .القرآن الكريم• 

 :المصادر
, القاهرة, ضمن تسع رسائل في الحكمة والطبيعيات, رسالة العهد, سيناابن  -3

 .م3901, ه3126
مع حي بن يقظان لأبن طفيل , أحمد أمين/ د, تحقيق, حي بن يقظان , ابن سينا -2

 .م3941, القاهرة ,مطبعة الخانجي, والسهروردي
 .م3914, القاهرة, دار المعارف, 5ج, الإشارات والتنبيهات, ابن سينا -1
, 200, تحت رقم, ضمن مجموعة بدار الكتب المصرية, رسالة الحزن, بن سيناا

 .5مجاميع لوحة 
, ضمن مجموعة تسع رسائل في الحكمة والطبيعيات, رسالة في الأخلاق, ابن سينا

 (.ت -د),القاهرة, 3ط
عبد / د, ضمن كتاب المذهب التربوي لأبن سينا, رسالة في البر والأثم, ابن سينا

س الدين، المذهب التربوي عند ابن سينا، الشركة العالمية للكتاب، بيروت، الأمير شم
 .م3911لبنان، 

أحمد فؤاد /د, تحقيق,رسالة في النفس وبقائها ومعادها, أحوال النفس, ابن سينا -1
 .هـ3113-م3942, 3ط, دار إحياء الكتب العربية, الأهواني



 ـــــــــــــــــــــــــــــــــ الحب الإلهي في الفكر الإسلاميـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
 

411 
 

زيعور، المؤسسة الجامعية للدراسات علي / النفس، د رسالة في قوى,ابن سينا -1 
 .ف 2003والنشر، الطبعة الأولى، 

 .م3960ابن سينا، الإشارات والتنبهات، سليمان دنيا، القاهرة،  -9
 .م3960، سليمان دنيا، القاهرة، 2ج,3ابن سينا، الشفاء، قسم الإلهيات ج  -30
وزارة ,سليم سالممحمد /د, تحقيق,(ريطوريقا)الخطابة,المنطق,الشفاء,سينا  -33

 .م3945,القاهرة, المطبعة الأميرية,الإدارة العامة للثقافة,المعارف العمومية
ماجد فخري، دار الآفاق الجديدة، بيروت، لبنان، , ابن سينا، النجاة، تحقيق -32
 .م3911، 3ط

, وكالة المطبوعات, عبد الرحمن بدوي/ د, تحقيق ,عيون الحكمة, ابن سينا -31
 .م3910, 2ط, لبنان, بيروت, القلم دار, الكويت

بسال، تحقيق -35 , ابن سينا، تسع رسائل في الحكمة والطبيعيات وقصة سلامان وا 
 .م3916، 3حسن عاصي، دار قابس، بيروت، لبنان، ط.د

 .5ج, (ت -د), دمشق, عالم الكتب, إحياء علوم الدين, الغزالي -34
 .م3911, لبنان, بيروت, علميةر الكتب الدا, المنقذ من الضلال, الغزالي -36

 :والمعاجم والموسوعات القواميس
 . م3991, 3ط, بيروت, دار صادر, لأبن منظور, لسان العرب -3
 .م3919, 1ط, القاهرة, دار الثقافة الجديدة, المعجم الفلسفي, مراد وهبه/ د -2
, لبنان, بيروت, معهد الإنماء العربي, الموسوعة الفلسفية, وآخرون معن زياده/ د -1 

 . م3991


